
Guzmán, M., Noda, E. (2025). Demarcación científica de la teoría sintérgica  
Cinta de Moebio 84: 76-93 

htps://doi.org/10.4067/S0717-554X2025000300003  

 

 76 

Demarcación científica de la teoría 
sintérgica 
Scientific demarcation of syntergic theory 
 
Maricela Guzmán-Cáceres (maricela.guzman@enesmerida.unam.mx) Universidad Nacional 
Autónoma de México (Mérida, México) https://orcid.org/0000-0003-1180-842X 
Role: Writing original draft, investigation  
 
Eder Noda-Ramírez (eder.noda@virtual.uady.mx) Universidad Autónoma de Yucatán (Mérida, 
México) https://orcid.org/0000-0003-1347-4726 Role: Writing – review & editing, investigation 
 
Abstract 
 
This essay discusses the epistemic status of psychologist and neurophysiologist Jacobo Grinberg's 
syntergistic theory based on the demarcation criteria established by Karl Popper and Paul 
Feyerabend. The syntergistic theory asserts that the reality experienced by human beings is the 
result of the interaction between the neuronal field and the lattice, a hypercomplex energetic 
structure underlying space-time that interacts with the neuronal field formed by perceptions and 
shapes reality. Thus, reality is a continuous process of interactions between consciousness (which 
varies from individual to individual) and the world. This theory, developed within the framework of 
psychology and neuroscience, also employs elements of metaphysics borrowed from Eastern 
traditions and philosophies. The syntergistic theory has been defamed as pseudoscientific, given 
that its postulates cannot be empirically tested; however, it enjoys significant acceptance among 
non-scientific audiences and therefore merits further investigation into its demarcation. This essay 
analyzes the theory to determine whether it is scientific, pseudoscientific, or falls into the non-
scientific category. 
 
Key words: syntergic theory, epistemology, philosophy of science, demarcation, pseudoscience. 
 
Resumen 
 
En este ensayo se discute el estatuto epistémico de la teoría sintérgica del psicólogo y neurofisiólogo 
Jacobo Grinberg a partir de los criterios de demarcación establecidos por Karl Popper y Paul 
Feyerabend. La teoría sintérgica afirma que la realidad que experimentamos los seres humanos es 
el resultado de la interacción entre el campo neuronal y la lattice, que es una estructura energética 
hipercompleja, subyacente al espacio-tiempo que interactúa con el campo neuronal conformado 
por las percepciones y que le da forma a la realidad. De esta manera, la realidad es un proceso 
continuo de interacciones entre la conciencia (variable entre cada individuo) y el mundo. Esta teoría 
desarrollada en el marco de la psicología y las neurociencias también emplea elementos de 
metafísica tomados de tradiciones y filosofías orientales. La teoría sintérgica ha sido difamada por 
considerarse pseudocientífica, dado que no es posible poner a prueba empírica sus postulados; sin 
embargo, tiene una importante aceptación en audiencias no científicas por lo que amerita 



Guzmán, M., Noda, E. (2025). Demarcación científica de la teoría sintérgica  
Cinta de Moebio 84: 76-93 

htps://doi.org/10.4067/S0717-554X2025000300003  

 

 77 

profundizar en su demarcación. En el documento se analiza la teoría para fundamentar si es 
científica, pseudocientífica o se ubica en la categoría de no ciencia. 
 
Palabras clave: teoría sintérgica, epistemología, filosofía de la ciencia, demarcación, pseudociencia. 
 
Introducción 
 
La teoría sintérgica de Jacobo Grinberg constituye una de las aproximaciones más innovadoras y 
complejas para entender fenómenos como la percepción y la conciencia. Partiendo de los 
fundamentos de la psicología cognitiva, neurociencias y física, así como de tradiciones espirituales 
como yoga, meditación y chamanismo, Grinberg desarrolló una teoría ampliamente aceptada por 
círculos no científicos y denostada como fraudulenta en algunos medios científicos. En términos 
generales, propone que la realidad que experimentamos es el resultado de la interacción entre el 
campo neuronal y una estructura llamada lattice, la cual es distorsionada por la mente para crear la 
realidad percibida.  
 
Coincidiendo con Lakatos cuando afirma que la demarcación entre ciencia y pseudociencia no es un 
mero problema de filosofía de salón, sino que tiene una importancia social y política vital, nos 
interesa dilucidar bajo el lente de la filosofía de la ciencia cuál es el estatuto epistémico de la teoría 
sintérgica. ¿Es ciencia, no ciencia o pseudociencia? 
 
Jacobo Grinberg-Zylberbaum, psicólogo y doctor en neurofisiología, fue profesor investigador en la 
Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM), responsable de un laboratorio experimental 
en el campo de la psicología y las neurociencias, que llegó a contar con 15 colaboradores, teniendo 
el respaldo institucional para desarrollar con libertad sus líneas de investigación sobre la conciencia. 
La teoría sintérgica fue desarrollándose paulatinamente y se dio a conocer de forma gradual 
mediante artículos en revistas científicas, conferencias, entrevistas y libros, pero fue en el año 1990 
cuando salió publicado el libro La teoría sintérgica en el que presentan de forma completa y acabada 
los fundamentos, principios y alcances de su teoría, la cual según el autor le llevó 20 años de trabajo 
experimental y teórico en su laboratorio, en donde utilizó el método científico experimental 
haciendo uso de electroencefalogramas, técnicas psicométricas, estimulación cerebral y 
experimentos con animales de laboratorio, particularmente gatos. Sin embargo, lo que diferencia a 
Grinberg de otros neurocientíficos, es que él recurrió a teorías no científicas como las filosofías 
orientales y el chamanismo, de las cuales fue no solamente estudioso, sino también practicante. Su 
cercanía personal y teórica a tales no ciencias, lo ha llevado a ser señalado por algunos grupos de 
investigación en su tiempo y hasta la fecha, como un pseudocientífico, un chamán e inclusive como 
un charlatán. Pese a tales críticas, Grinberg nunca negó (u ocultó) que las considerara en su teoría. 
 
Con la intención de profundizar en la teoría sintérgica desde la epistemología, en este ensayo se 
analizan los principios y postulados más importantes de la teoría, bajo la óptica de los criterios de 
demarcación de dos filósofos de la ciencia: Karl Popper y Paul Feyerabend. Primero se plantean los 
fundamentos de la teoría sintérgica, posteriormente los criterios de demarcación del falsacionismo 
y el anarquismo epistemológico y cómo se aplican a la teoría sintérgica para finalmente establecer 
conclusiones. 
 
 
 



Guzmán, M., Noda, E. (2025). Demarcación científica de la teoría sintérgica  
Cinta de Moebio 84: 76-93 

htps://doi.org/10.4067/S0717-554X2025000300003  

 

 78 

Fundamentos de la teoría sintérgica  
 
La teoría sintérgica trata de explicar cómo se da la relación entre el campo neuronal y la lattice, es 
decir, cómo conectamos nuestros cerebros a un componente que envuelve todas las cosas y 
subyace en el universo, del cual obtenemos todo el conocimiento. El autor lo describe de esta 
manera: “[el modelo sintérgico es] la interacción entre el campo neuronal y la lattice del espacio-
tiempo. Formamos parte de un organismo planetario del cual somos células. Nos interconectamos 
a través de la lattice y de nuestros campos neuronales. La teoría sintérgica es un modelo que intenta 
explicar esta unidad planetaria” (Grinberg-Zylberbaum 2024:86). 
 
La teoría sintérgica pretende exponer cómo se relacionan las percepciones ordinarias y no ordinarias 
de los sujetos con la realidad, las cuales pueden ser distintas de una persona a otra. Plantea también 
la existencia de una matriz o lattice, que es una estructura energética hipercompleja, subyacente al 
espacio-tiempo que interactúa con el campo neuronal conformado por las percepciones y que le da 
forma a la realidad. De esta manera la realidad es un proceso continuo de interacciones entre la 
conciencia (variable entre cada individuo) y el mundo. Esta teoría intenta explicar desde un punto 
de vista científico las experiencias de percepción ordinarias de la generalidad de los seres humanos 
y las no ordinarias (aquellas que suceden en prácticas de estados alterados de conciencia 
experimentados por chamanes, yoguis y místicos). 
 
Antes de iniciar la clarificación conceptual de la lattice y el campo neuronal, es preciso señalar que 
el término sintergia “es un neologismo derivado de las palabras síntesis y energía” (Grinberg-
Zylberbaum 2024:9). La lattice es un concepto que el autor toma de la mecánica cuántica, que se 
define como “la estructura, enrejado o celosía” (Grinberg-Zylberbaum 2024:4). La lattice en la teoría 
de Grinberg tiene las siguientes características: contiene toda la información del universo en cada 
uno de sus puntos, es un campo energético capaz de vibrar a frecuencias infinitas en cada uno de 
sus puntos, está situada e incluye una cantidad ‘enorme’ de dimensiones. Es una matriz de 
capacidad vibracional colosal y de múltiples dimensiones en la cual la información en su totalidad 
converge en cada uno de sus puntos. Al modificar una porción de la estructura de la lattice, esta 
modificación afecta a cada uno y a la totalidad de sus puntos. Posee una estructura parecida a la de 
un superconductor de total fluidez y capacidad de interacción entre todos y cada uno de sus 
elementos. La estructura de la lattice es no vacía en toda su extensión y en cada uno de sus puntos 
(para mayor referencia, ver las páginas 5 a la 7 del libro de Grinberg). 
 
La estructura de la lattice se ve afectada por un pensamiento o una emoción. En una zona hipotética 
de máxima coherencia de la lattice, lejana de cualquier distorsión, cada punto contiene la 
información total del universo distribuida coherentemente, porque en esa zona la convergencia 
informacional es máxima. La lattice en su estado fundamental, posee una capacidad potencial 
asombrosa de modificación. Todas y cada una de las partículas elementales y de los campos y 
fuerzas descritas por la física contemporánea surgen a partir de las posibles distorsiones que la 
lattice es capaz de asumir. Grinberg plantea que hay zonas de la lattice que tienen mayor coherencia 
y a esto le denomina zona de alta sintergia, que poseen una estructura de máxima coherencia, 
densidad informacional, convergencia y homogeneidad, y no pueden detectarse en ellas ni cambios 
gravitacionales ni objetos discretos. En cambio, el polo de baja sintergia de la lattice (lo que 
percibimos como materia sólida) posee una estructura de mínima coherencia, baja densidad 
informacional, mínima convergencia y homogeneidad y se detectan en él fuerzas gravitacionales.  
 



Guzmán, M., Noda, E. (2025). Demarcación científica de la teoría sintérgica  
Cinta de Moebio 84: 76-93 

htps://doi.org/10.4067/S0717-554X2025000300003  

 

 79 

Según el autor, en la lattice todo se encuentra entrelazado dentro de su estructura y todo objeto y 
materia surge de modificaciones o distorsiones específicas de la misma, manifestando una 
existencia interdependiente con el resto de los objetos. La lattice posee la capacidad potencial de 
manifestarse en múltiples condiciones e infinitas formas, siendo esta capacidad otra de sus 
características básicas. Por su parte, el campo neuronal es una estructura dinámica de redes 
neuronales dentro del cerebro que procesan y organizan la información percibida por el individuo. 
No se refiere solo a la actividad bioquímica y eléctrica del cerebro, sino también a la capacidad del 
sistema nervioso para expandir y modificar su actividad bajo ciertos estados de conciencia. Grinberg 
define el campo neuronal de la siguiente manera: “Cada micropotencial dendrítico y cada potencial 
de acción son y activan microdistorsiones de la lattice. La interacción entre todas estas 
microdistorsiones crea una macrodistorsión hipercompleja de la misma lattice. Esta 
macrodistorsión hipercompleja es el campo neuronal” (Grinberg-Zylberbaum 2024:28).  
 
Las relaciones del campo neuronal con la lattice dan como resultado un campo neuronal de alta 
coherencia y elevada frecuencia que tiene mayor sintergia que un campo neuronal de baja 
coherencia y menor frecuencia. Grinberg señala que cuando la lattice se comunica con un campo 
neuronal de superior sintergia, debe incrementar la suya, mientras que cuando se comunica con un 
campo neuronal de baja sintergia, debe decrementar su sintergia. Lo mismo sucede con los campos 
neuronales que al estar en interacción con una lattice de alta sintergia debe incrementar la suya y 
por el contrario debe disminuir su sintergia al interactuar con una lattice de baja sintergia. 
 
Grinberg apunta que, entre la realidad y su percepción a través del campo neuronal, existen variados 
procesos de transformación y que a través de nuestros órganos receptivos estamos en 
comunicación con una porción limitada de la lattice. Esta porción de la lattice es transformada en 
un lenguaje neuronal y después de varias transformaciones: “se crea una imagen perceptual que 
siempre es una representación y no la realidad en sí. Para poder acceder a esta realidad deberíamos 
primero colocarnos en conciencia de unidad, borrar todos nuestros filtros, historia personal y 
condicionamientos. Como esta posibilidad raramente se actualiza, la realidad la confundimos con 
LA realidad” (Grinberg-Zylberbaum 2024:11). 
 
El autor entonces plantea que, debido a que nuestra percepción es limitada, pensamos que nuestra 
realidad percibida es la única realidad que existe, ignorando el vasto campo que comprende la 
lattice. En este punto, Grinberg hace una distinción entre las diferentes capacidades de los seres 
humanos para acceder a la lattice. De esta forma, hay individuos cuyos campos neuronales están 
más desarrollados, por lo que tienen un acceso más completo a la lattice. Este tipo de personas son 
los chamanes, los yoguis, los meditadores, los místicos, quienes pueden percibir la realidad de forma 
más completa y al mismo tiempo compleja, pues ven la realidad tal como existe, tal como es en sí, 
dice Grinberg.  
 
Grinberg afirma que la teoría física más cercana que puede explicar la lattice es la teoría de las 
supercuerdas, la cual pretende unificar las dos teorías físicas del universo. Por un lado, la teoría de 
la gravedad de Einstein que estudia lo muy vasto, el macrocosmos y, por otro lado, la teoría de la 
mecánica cuántica que estudia lo muy pequeño, el microcosmos, las partículas subatómicas. La 
teoría de las supercuerdas puede resumirse en que es posible que la formación de todo el universo 
se explique a partir de unos diminutos hilos de energía que vibran y están hechos de energía y 
espacio-tiempo, siendo los constituyentes finales de la materia, caracterizados por el azar y la 



Guzmán, M., Noda, E. (2025). Demarcación científica de la teoría sintérgica  
Cinta de Moebio 84: 76-93 

htps://doi.org/10.4067/S0717-554X2025000300003  

 

 80 

incertidumbre. Las diferentes formas de interaccionar de estas cuerdas darían lugar a las distintas 
fuerzas del universo (Bachas y Troost Superstring theories).  
 
Pues bien, Grinberg, sostiene que debajo de las diminutas supercuerdas está la lattice con todas sus 
características. El autor asegura que evolutivamente los primeros cerebros tenían muy pocas 
neuronas, de ahí que eran muy pobres para mimetizar a la lattice, pero actualmente el cerebro 
humano mimetiza a la lattice a través de todos sus superconductores biológicos y de un 
procesamiento llamado neuroalgoritmización, el cual consiste en que el cerebro “codifica” las 
experiencias sensoriales, las cuales se almacenan en estructuras neuronales y son organizadas en 
patrones que nos permiten interpretarlas y reaccionar a ellas. 
 
Grinberg refiere que hay polos de baja neurosintergia cerebral y otros de alta neurosintergia. La 
diferencia entre ellos es que los primeros son menos coherentes y tienen una mínima convergencia 
en comparación con los de alta neurosintergia, que son capaces de desarrollar el pensamiento 
abstracto, la conceptualización y el lenguaje vibran a mayor frecuencia, son más coherentes y 
polisensoriales, en tanto que el polo de baja neurosintergia se asocia con procesos de mucha mayor 
concretización y es unisensorial. Mientras mayor sea la sintergia de un campo neuronal, más capaz 
será de interactuar en forma congruente con la lattice en su estado fundamental y puro. En cambio, 
un campo neuronal de baja sintergia, solo podrá interactuar en forma congruente con el 
correspondiente nivel estructural de la lattice.  
 
Cada ser humano se caracteriza por una capacidad individualizada dada por la estructura de su 
cerebro y, por lo tanto, por la morfología específica y personal de su campo neuronal. Todas las 
técnicas de desarrollo de la conciencia, tales como la meditación y las prácticas psicoterapéuticas, 
tienen como objetivo incrementar la capacidad de neuroalgoritmización del cerebro, lo cual eleva 
la sintergia del campo neuronal y conduce a una expansión de la conciencia y una incorporación de 
un mayor número de bandas sintérgicas. Las bandas sintérgicas no son entidades físicas, sino 
patrones de información que se configuran a medida que el cerebro procesa los estímulos del 
mundo exterior. Son como representaciones mentales de la realidad externa e interna. La 
incorporación de un mayor número de bandas sintérgicas acerca la conciencia individual a la 
conciencia de unidad.  
 
En la teoría sintérgica se considera que las bandas sintérgicas siempre existen esperando que algún 
campo neuronal adquiera el poder sintérgico suficiente como para interactuar en forma congruente 
con ellas, es decir, el conocimiento está siempre disponible esperando que haya cerebros capaces 
de descodificarla y cuando esto sucede, el observador se confunde con sus contenidos y desaparece 
la división entre ambos, lográndose así el acceso a la realidad del Yo puro (es lo que sucede en las 
experiencias de samadhi, nirvana, tantra, misticisimo, chamanismo). Grinberg asegura que cuando 
un ser humano llega a experimentar este tipo de realidad, ya no existe el lenguaje, pues esta 
conciencia de unidad implica una completa identidad entre el campo neuronal y la estructura básica 
de la lattice.  
 
La postulación básica de la teoría sintérgica considera la percepción como resultado de la 
interacción congruente del campo neuronal y la lattice, y la existencia de las bandas sintérgicas, lo 
que explica la condición humana de que nuestros cerebros son un instrumento de recepción de una 
realidad más expandida. Así, la teoría sintérgica plantea que la realidad ya existe en la lattice y los 
seres humanos tenemos que descodificarla mediante nuestro campo neuronal. Para Grinberg 

https://www.sciencedirect.com/science/chapter/referencework/abs/pii/B012512666200362X?via%3Dihub


Guzmán, M., Noda, E. (2025). Demarcación científica de la teoría sintérgica  
Cinta de Moebio 84: 76-93 

htps://doi.org/10.4067/S0717-554X2025000300003  

 

 81 

debemos procurar desarrollar alta sintergia en nuestros campos neuronales para así conectarnos 
con la lattice en grados de profundidad y conexión elevados que nos permita el acceso a LA realidad 
y no solo a fragmentos de ella. 
 
Definiendo criterios de demarcación 
 
A partir de la revolución científica en el siglo XVI, se comenzó a consolidar la ciencia moderna y se 
estableció la distinción entre lo que es un conocimiento científico del no científico. En ese contexto, 
Francis Bacon elaboró un concepto de ciencia con las siguientes características: saber objetivo 
opuesto a conocimientos metafísicos, comprobable, lógico y coherente (Escobar Jiménez Criterios 
de demarcación, pseudociencia y cientificidad en el derecho). Sin embargo, fue desde finales del 
siglo XIX cuando la distinción entre ciencia y pseudociencia ha sido motivo de un minucioso y amplio 
estudio hecho por filósofos de la ciencia.  
 
Una pseudociencia es un sistema de creencias que aparentan ser científicas, pero que no siguen el 
método científico. Estas no pueden ser falsables, es decir, no pueden ser refutadas mediante 
pruebas o experimentos. Sus pruebas empíricas no son sólidas, pues no permiten la reproducción 
de sus experimentos que llevaría a confirmar sus postulados. Es común que se utilicen tecnicismos 
sin rigor científico para dar una apariencia de validez. Las pseudociencias son “aquellas afirmaciones 
o ideas que se basan o aparentan ser ideas científicas, pero que en realidad son postulados 
dogmáticos que carecen de conexión con otras investigaciones y/o de réplica de resultados, y que 
además, suelen depender excesivamente de evidencia anecdótica” (Ojeda-Landirez et al. 2021:651). 
 
Por su carencia de falsabilidad, la pseudociencia no puede someterse a crítica y, por lo tanto, no es 
posible que se autocorrija o modifique ante nuevos resultados. La pseudociencia imita a la ciencia, 
pero no sigue su metodología. La pseudociencia es no-ciencia que pretende ser ciencia y lo que se 
le objeta es que deliberadamente sus creencias se disfracen de ser genuinamente científicas. Por 
ejemplo, respecto al posmodernismo, los físicos Sokal y Bricmont plantean que son teorías que 
pretenden ser científicas a través de los siguientes artilugios: “1. Hablar prolijamente de teorías 
científicas de las que, en el mejor de los casos, sólo se tiene una idea muy vaga… 2. Incorporar a las 
ciencias humanas o sociales nociones propias de las ciencias naturales, sin ningún tipo de 
justificación empírica o conceptual de dicho proceder… 3. Exhibir una erudición superficial lanzando, 
sin el menor sonrojo, una avalancha de términos técnicos en un contexto en el que resultan 
absolutamente incongruentes… 4. Manipular frases sin sentido” (Sokal y Bricmont 1999:22-23). 
 
El falsacionismo Popperiano 
 
Karl Popper tuvo como una de sus preocupaciones centrales el encontrar un criterio de demarcación 
que pudiera distinguir la ciencia de la no ciencia y particularmente de la pseudociencia. Propuso 
criterios de demarcación que distinguieran a una teoría científica de otra que no lo es, por el hecho 
de que pueda ser falsable, lo que implica que sea empírica. Así, Popper afirma: “ciertamente, solo 
admitiré un sistema entre los científicos o empíricos, si es susceptible de ser contrastado por la 
experiencia. Estas consideraciones nos sugieren que el criterio de demarcación que hemos de 
adoptar no es el de la verificabilidad sino el de la falsabilidad de los sistemas” (Popper 1980:40).  
 
El falsacionismo estableció que si una doctrina formulaba afirmaciones de conocimiento que nunca 
podrían demostrarse falsas, entonces la teoría dejaba de ser científica para convertirse en 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-554X2018000100123
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-554X2018000100123


Guzmán, M., Noda, E. (2025). Demarcación científica de la teoría sintérgica  
Cinta de Moebio 84: 76-93 

htps://doi.org/10.4067/S0717-554X2025000300003  

 

 82 

pseudocientífica (Gordin. Pseudoscience). De este modo, Popper señala: “No exigiré que un sistema 
científico pueda ser seleccionado, de una vez para siempre, en un sentido positivo; pero sí que sea 
susceptible de selección en un sentido negativo por medio de contrastes y pruebas empíricas: ha de 
ser posible refutar por la experiencia un sistema científico empírico” (Popper 1980:40).  
 
Para Popper, es falsa la creencia de que la ciencia utiliza un método inductivo para llegar a la verdad, 
porque cualquier experimento realizado de esta manera es tentativo, por lo que este procedimiento 
solo puede dar como resultado probabilidad y nunca verdad; por lo tanto, la generalización 
inductiva no está justificada, pero la contrastación empírica, sí. Dice Popper: “en mi opinión, no 
existe nada que pueda llamarse inducción. Por tanto, será lógicamente inadmisible la inferencia de 
teorías a partir de enunciados singulares que estén «verificados por la experiencia» (cualquiera que 
sea lo que esto quiera decir). Así pues, las teorías no son nunca verificables empíricamente, por 
tanto (…) debemos elegir un criterio que nos permita admitir en el dominio de la ciencia empírica 
incluso enunciados que no puedan verificarse” (Popper 1980:39-40). 
 
Haciendo una síntesis acerca de la lógica de la ciencia y los componentes estructurales de una teoría 
de la experiencia de la obra de Popper, consideramos cuatro criterios de demarcación para que una 
teoría o conjunto de enunciados sean falsables: la relación con un problema filosófico o científico, 
contar con un sistema teórico empírico, convergencia de finalidades comunes en objetos tanto 
universales como metafísicos y la construcción de enunciados contrastables intersubjetivamente, 
que van desde lo universal hasta lo singular y existencial. 
 
Problema científico-filosófico. La ciencia se inicia con problemas, no con observaciones neutras, por 
lo tanto, todo conocimiento científico tiene como eje central un problema que es entendido desde 
su propia historia y no de un momento ipso facto de observación. En lo que respecta al dilema de lo 
filosófico y lo científico, este debe resolverse con la idea de la demarcación deductiva, pues se 
encuentra un criterio lógico-funcional que permita distinguir lo empírico de lo metafísico, es decir, 
no solo un sistema de enunciados que satisfacen solamente unos criterios lógicos, sino como explica 
Popper “la característica de los enunciados científicos reside en que son susceptibles de revisión 
(ser sometidos a crítica y reemplazados por otros mejores)” (Popper 1980:48). Este primer criterio 
busca centralizar el problema a partir de una base empírica capaz de formular hipótesis y conexiones 
intercausales, porque como explica Popper, tomando en cuenta el principio de la causación 
universal: “los enunciados científicos pueden alcanzar únicamente grados continuos de 
probabilidad, cuyos límites superior e inferior, inalcanzables, son la verdad y la falsedad” (Popper 
1980:29).  
 
Contar con sistemas teóricos empíricos. Para que una ciencia sea empírica es necesario que cuente 
con sistemas lógicos que represente “un mundo real” o de “nuestra experiencia” (Popper 1980:38), 
dentro de la posibilidad de muchos otros. En ese sentido, hay tres elementos importantes para 
poder distinguirlo. El primero es que sea sintético, es decir, un mundo claro no contradictorio entre 
sí, posibilitado a través de sus enunciados, campos y leyes. El segundo que sea acotado o con un 
perímetro de experiencias posibles y no sólo del mundo metafísico. El tercero tiene que ver con la 
distinción de otros mundos por la propia experiencia que se produce al relacionar todos los 
enunciados (Sepetyi. The demarcation problem). 
 
La formulación de un mundo basado en la síntesis de la experiencia es en sí mismo, un sistema 
teórico-empírico que se distingue de otros; para ello, “su realidad” es continuamente contrastada 

https://academic.oup.com/book/45901
https://journal.kdpu.edu.ua/apd/en/article/view/7730/7155


Guzmán, M., Noda, E. (2025). Demarcación científica de la teoría sintérgica  
Cinta de Moebio 84: 76-93 

htps://doi.org/10.4067/S0717-554X2025000300003  

 

 83 

con su propia experiencia. “¿Cómo ha de distinguirse el sistema que represente nuestro mundo de 
experiencia?”, se pregunta Popper y responde: “por el hecho de que se le ha sometido a contraste 
y ha resistido las contrastaciones” (Popper 1980:39). En este orden de ideas, la experiencia se 
convierte en un método, por tanto, también este se distingue de otros y toda teoría del 
conocimiento que analiza el proceder científico de lo empírico es también “una teoría de lo que 
normalmente se llama experiencia” (Popper 1980:39). 
 
Convergencia de finalidades comunes. Popper insiste en no construir demarcaciones justificativas 
que aíslen el mundo de la experiencia a solo un esquema de enunciados en particular, ni tampoco 
que se separen las ‘cosas de la ciencia empírica con las cosas de la metafísica’ como fin, pues como 
él mismo explica “mi criterio de demarcación ha de considerarse como una propuesta para un 
acuerdo o convención” (…) más allá si la convención sea apropiada o no pero (…) posible en una 
discusión razonable entre partes que tienen cierta finalidad común” (Popper 1980:37). Por ello 
Popper considera a esto como una convención de finalidades comunes para que sea “objeto de una 
decisión que vaya más allá de toda argumentación racional” (Popper 1980:37), porque la finalidad 
se trata de demarcar lo qué es científico de lo que no lo es.  
 
Enunciados contrastables intersubjetivamente. Se refiere al proceso lógico-probabilístico del diseño 
de sistemas de enunciados que puedan ser falsados. Para Popper, un enunciado universal como 
“todas las órbitas de los cuerpos celestes son circunferencias” requiere de un contraste más 
empírico como “todas las órbitas de los planetas son circunferencias” (Popper 1980:116), lo que 
podría diferenciarse como enunciados universales y singulares y/o existenciales, regla fundamental 
para la falsabilidad. Esta contrastabilidad también hace referencia a que de los enunciados que se 
contrastan pueden derivarse y deducirse otros: “si los enunciados básicos han de ser contrastables 
intersubjetivamente a su vez, no puede haber enunciados últimos en la ciencia: no pueden existir 
en la ciencia enunciados últimos que no puedan ser contrastados, y, en consecuencia, ninguno que 
no pueda —en principio— ser refutado al falsar algunas de las conclusiones que sea posible deducir 
de él” (Popper 1980:46). 
 
Toda teoría que pretenda llamarse empírica debe tener la posibilidad de ser falsada mediante su 
contrastación con contra-ejemplos para probar su solidez (Cristiá. El falsacionismo como método). 
De esta manera, Popper señala que “el criterio para establecer el estatus científico de una teoría es 
su refutabilidad o su testabilidad” (Popper 1983:61). De acuerdo con Sepetyi (The demarcation 
problem), el criterio de falsabilidad popperiano sigue siendo una forma sostenible como criterio 
empírico de evaluación de las teorías desde su contenido lógico hasta de la actitud crítica de los 
investigadores. En este sentido, las teorías pueden ser difícilmente comprobables, pero aquellas que 
definitivamente no lo son, quedarán sólo en el mundo metafísico o puramente existencial, el cual 
podría pertenecer en un futuro a una teoría científica comprobable. Popper afirma que “si una 
teoría no es científica, sí es metafísica (como podríamos afirmar), esto no quiere decir en modo 
alguno que carezca de importancia, de valor, de significado o que carezca de sentido. Pero a lo que 
no puede aspirar es a estar respaldada por elementos de juicio empíricos, en el sentido científico” 
(Popper 1983:63). 
 
 
 
 
 

https://azurrevista.com/wp-content/uploads/2023/01/El-falsacionismo-como-metodo-para-propiciar-la-discusion-racional-entre-posturas.pdf
https://journal.kdpu.edu.ua/apd/en/article/view/7730/7155
https://journal.kdpu.edu.ua/apd/en/article/view/7730/7155


Guzmán, M., Noda, E. (2025). Demarcación científica de la teoría sintérgica  
Cinta de Moebio 84: 76-93 

htps://doi.org/10.4067/S0717-554X2025000300003  

 

 84 

La teoría sintérgica desde el falsacionismo popperiano 
 
Para la teoría sintérgica utilizamos los criterios de demarcación anteriormente definidos, resaltando 
con la mayor apertura posible los puntos más singulares para poder generar contrastes probables 
aplicados a la teoría. 
 
Problema científico-filosófico. Para que la teoría sintérgica sea falsable es necesario que responda a 
un problema que evidencie un propio marco histórico de experiencias. La teoría de Gringberg se 
sintetiza en la relación que hay entre el campo neuronal y lo que llama lattice (super estructura 
energética o gran celosía), lo cual explicaría cómo se conectan los cerebros con un todo que orbita 
en el universo y de donde se obtiene conocimiento. A la luz del falsacionismo, no podría tomarse a 
la lattice como un problema empírico, porque no tiene un sistema activo de contraste o que 
anteceda a una experiencia, siendo relacionada más por diversos movimientos metafísicos y 
gnósticos a un Todo, Unidad o Dios. No obstante, en un intento por buscar la singularidad empírica, 
podríamos ubicar a las experiencias de percepción ordinarias y no ordinarias y su relación con la 
realidad y capacidades neuronales construidas como susceptibles a la generación de enunciados 
empíricos.  
 
Contar con sistemas teóricos empíricos. ¿Cuál es el mundo real que muestra la teoría sintérgica? En 
los postulados de Grinberg observamos, en primer lugar, que logra diseñar enunciados sobre 
percepción, realidad y relación compleja del campo neuronal con los diferentes estados de 
conciencia. Segundo, la teoría sintérgica acota el uso de enunciados sólo a las experiencias de la 
conciencia, principalmente en los estados alterados de la misma; sin embargo, no logra 
desprenderse de la pura experiencia metafísica para la creación de su síntesis teórica. Tercero, logra 
generar un sistema de relaciones con sus enunciados diferenciados, por ejemplo, la teoría sintérgica 
tiene un propio modelo en el que se describe con amplitud al campo neuronal, la 
neuroalgoritmización, la neurosintergia, las interconexiones con la lattice, entre otros.  
 
Convergencia de finalidades comunes. El esfuerzo por conceptualizar la metafísica a un sistema 
teórico basado en la experiencia de los estados de la consciencia jugó a favor y en contra de la 
validez de la teoría sintérgica, debido a que la ciencia empírica no intenta justificar lo que no es 
científico a lo que sí, sino que el conocimiento tenga una razón suficiente a partir de una historia de 
experiencias que van consolidando un sistema de explicaciones resiliente y apto. En este caso, ir al 
mundo de LA realidad y los diferentes orbitales de la consciencia producidos por experiencias no 
ordinarias, no termina por diseñar en su totalidad enunciados contrastables entre la ciencia 
empírica y la metafísica.  
 
Enunciados contrastables intersubjetivamente. La teoría sintérgica no es falsable, aunque tenga una 
demarcación potencialmente contrastable, producto de la observación de curanderos y chamanes 
y sus experimentos de laboratorio de interconexión cerebral y estados de conciencia. No obstante, 
haciendo un esfuerzo de singularidad, que parte de lo metafísico (lo natural) para contrastar lo 
empírico, consideramos los siguientes ejercicios que intentan falsar hipótesis destacadas de la teoría 
sintérgica. 
 
 
 

 



Guzmán, M., Noda, E. (2025). Demarcación científica de la teoría sintérgica  
Cinta de Moebio 84: 76-93 

htps://doi.org/10.4067/S0717-554X2025000300003  

 

 85 

Tabla 1. Hipótesis y falsación en la teoría sintérgica 
NF (no falsable), F (falso), V (verdadero) 

 
Hipótesis Falsación Evaluación 

H1. La lattice, es 
una estructura 
energética 
hipercompleja, 
subyacente al 
espacio-tiempo que 
interactúa con el 
campo neuronal 
conformado por las 
percepciones y que 
le da forma a la 
realidad. 

Los seres humanos tenemos campos neuronales con los 
que percibimos la realidad. V 
LA realidad solo puede ser percibida por cerebros 
evolucionados. NF 
La lattice es una estructura energética capaz de ser 
visualizada por cualquiera de los cinco sentidos. F 
Solamente cerebros altamente evolucionados son capaces 
de visualizar a la lattice. NF 
Las personas con neurodivergencias no pueden interactuar 
con la laticce. NF 
Los animales interactúan con los seres humanos a través de 
sus campos neuronales. F 
Los animales no poseen un campo neuronal. V 

No se puede someter a 
comprobación empírica 
la existencia de la lattice, 
por lo tanto, es una 
hipótesis no falsable. 
 
LA “realidad” es 
subjetiva. 

H2. A mayor sea la 
sintergia del campo 
neuronal de un 
humano, mayor es 
la interacción 
congruente con la 
lattice (esto implica 
mayor desarrollo 
de pensamiento 
abstracto, 
conceptualización y 
lenguaje). 

El desarrollo complejo del pensamiento, el lenguaje y la 
conceptualización depende de factores biológicos, 
ecológicos, sociales y vivenciales. V 
Todos los seres biológicos con cerebro pueden incrementar 
su frecuencia sintérgica con el macro campo neuronal y 
desarrollar pensamiento abstracto, conceptualización y 
lenguaje. NF 
Existen humanos con alto pensamiento abstracto, 
conceptualización y lenguaje sin que estén conectados a 
una alta frecuencia de banda sintérgica pero sí a un alto 
grado funcional de la lógica y el conocimiento. V  
Las personas que tienen una mayor frecuencia de relación 
con una creencia de Dios como un todo, tienen mayor 
pensamiento abstracto y desarrollo del lenguaje. F  

Se rechaza la hipótesis 
porque no es falsable la 
sintergia, ni la lattice. 
 
Lo que sí ha demostrado 
la ciencia es que el 
pensamiento abstracto o 
el mayor desarrollo del 
lenguaje depende de 
factores biológicos y 
sociales.  

H3. Todas las 
técnicas místicas 
como la meditación 
o el trance 
chamánico elevan 
la capacidad de 
interacción e 
incorporación de 
nuevas bandas 
sintérgicas con la 
lattice. 

No se requieren técnicas místicas para que los cerebros 
humanos se conecten al macro campo neuronal. F 
Los yoguis que evolucionan con el incremento de 
capacidades de bandas sintérgicas generan más 
conocimiento humano y creación de meta lenguajes. NF 
Las sociedades yoguis, al contar con mayores conexiones 
sintérgicas evolucionaron más que otras sociedades de 
menor conexión sintérgica. F 
Los yoguis mejoran la respuesta al estrés, desarrollan el 
control sobre el cuerpo y liberan serotonina y endorfinas. V 
Los chamanes pueden comunicarse con entidades que 
existen en otros planos de existencia. N F  
Las drogas psicotrópicas generan estados alterados de 
conciencia. V 

No es posible medir el 
nivel de interacción de 
los yoguis o chamanes 
con la lattice, sin 
embargo, diversas 
investigaciones en 
neurociencia han 
mostrado que las 
prácticas intensivas de 
meditación, 
contemplación o rituales 
espirituales producen 
cambios funcionales y 
estructurales en el 
cerebro, especialmente 
en áreas relacionadas 
con la atención, la 
regulación emocional y la 
conciencia 

 



Guzmán, M., Noda, E. (2025). Demarcación científica de la teoría sintérgica  
Cinta de Moebio 84: 76-93 

htps://doi.org/10.4067/S0717-554X2025000300003  

 

 86 

Las hipótesis que hemos intentado falsar no son posibles de someterse a la falsación, pues el sistema 
de enunciados de la lattice no es empírico; sin embargo, la singularidad de experiencias ordinarias 
y no ordinarias sobre la consciencia, el conocimiento, el pensamiento y el lenguaje abren algunos 
resquicios para contrastar la teoría con enunciados singulares y reproducibles en un campo de 
mayor especialización del conocimiento.  
 
Con base en lo anterior, podemos considerar a la teoría sintérgica como pseudocientífica ya que se 
limita a buscar afirmaciones metafísicas desde el lenguaje de la neurofisiología y no utiliza estas 
como una metáfora que conduzca a la argumentación científica como lo hicieran Parménides con el 
ser, Aristóteles con la sustancia, Hegel o Marx con la dialéctica o Gauss con lo divino y la estadística. 
Sin embargo, algunos campos aplicativos fundamentados en la experiencia óptica, antropológica, 
psicológica y de las neurociencias sí son plausibles para formar parte de un corpus científico futuro 
si es que persistiera en el tiempo un programa de científicos que lo apliquen y validen.  
 
Anarquismo epistemológico de Feyerabend o fin de la razón científica  
 
En su libro Contra el método, Feyerabend describe su teoría anarquista del conocimiento, lo que le 
valió para que lo llamaran “el peor enemigo de la ciencia” (Preston et al. The Worst Enemy of 
Science?). Para Feyerabend, “la ciencia es una empresa esencialmente anarquista: el anarquismo 
teórico es más humanista y más adecuado para estimular el progreso que sus alternativas basadas 
en la ley y en el orden” (Feyerabend 1986:1), en clara alusión a las estrictas reglas del positivismo y 
postpositivismo. El progreso en esta apreciación anarquista tiene mayor relación a la armonía como 
resultado de un proceso creativo contrainductivo y no al orden o avance civilizatorio con el que se 
le puede relacionar. 
 
Feyerabend advirtió que el único principio que no inhibe el progreso es “todo sirve” (Feyerabend 
1986:7), borrando abruptamente al monismo metodológico. Agregó además que no existe ninguna 
idea por más absurda que sea, que no pueda contribuir al progreso y que ninguna teoría concuerda 
con todos los hechos. Afirmó que la razón no puede ser universal y que tampoco puede excluirse a 
la sinrazón porque la ciencia no es sagrada y “existen los mitos, los dogmas de la teología, la 
metafísica y otras muchas formas de construir una concepción del mundo (…) un fecundo 
intercambio entre la ciencia y tales concepciones del mundo 'no científicas' dará como resultado 
una necesidad cada vez mayor del anarquismo que la ciencia misma ya es” (Feyerabend 1986:167).  
 
Feyerabend afirma que para el progreso de la ciencia es necesaria una epistemología anarquista y 
liberal, no sólo por el lado del conocimiento, sino también por el lado de la cultura desarrollada en 
su conjunto, lo que le permite al hombre su desarrollo libre. En este sentido afirmaba que los mitos 
no solo son útiles para la ciencia o necesarios para aglutinar a los hombres en comunidades, tienen 
además un contenido cognoscitivo; a veces ciencia y mito se hallan en conflicto y al final resulta que 
el contenido del mito, y no el de la ciencia, es lo verdadero. Por lo tanto, mitos y metafísica son 
alternativas a la ciencia y pueden proporcionar un conocimiento que no esté contenido y hasta 
puede ser negado por la ciencia. Explica: “La constatación de que la ciencia no es sagrada, y de que 
el debate entre ciencia y mito ha terminado sin que ninguna de las partes se levantara con la victoria, 
fortalece más aún la causa del anarquismo” (Feyerabend 1986:157).  
 
Con base en lo anterior, sintetizamos algunos criterios de demarcación inspirados en los primeros 
quince postulados de la obra principal de Feyerabend “Tratado contra el método”, que dieron lugar 

https://academic.oup.com/book/49888
https://academic.oup.com/book/49888


Guzmán, M., Noda, E. (2025). Demarcación científica de la teoría sintérgica  
Cinta de Moebio 84: 76-93 

htps://doi.org/10.4067/S0717-554X2025000300003  

 

 87 

al corpus teorético del anarquismo epistemológico, vinculado al progreso de la ciencia y de lo que 
llamamos científico.  
 
Comprensión lúdica. Feyerabend cuestiona que la ciencia inicie por el problema como condición sine 
qua non del conocimiento, por el contrario, comienza por la idea y después se desarrolla la teoría 
clara y razonable, así como si se tratara de la actividad lúdica de un niño que va aprehendiendo el 
mundo de los objetos hasta atrapar sus significados. Esto lo ilustra también con la idea del lenguaje 
de un niño: “Exactamente como un niño, que empieza usando palabras sin comprenderlas, que va 
añadiendo más y más fragmentos lingüísticos incomprensibles a su actividad lúdica, descubre el 
principio de dar sentido sólo después de haber sido activo de esta forma durante mucho tiempo” 
(Feyerabend 1986:250).  
 
Esto implica que entendemos el sentido de las cosas en la medida que generamos experiencias con 
ellas hasta producir un aprendizaje razonable por medio de herramientas que vamos desarrollando 
en el proceso. En el caso de la ciencia es similar, pues no hay ninguna entrada directa al 
conocimiento, sino es por la propia experiencia y experimentación que van generando un 
conocimiento.  
 
Contrainducción. Propone un contraste serio a lo que sustentan las teorías y los hechos 
aparentemente más razonables o evidentes por medio de hipótesis inconsistentes en teorías 
aceptadas y altamente confirmadas e hipótesis inconsistentes con hechos establecidos, de tal forma 
que la tierra plana (la teoría más razonable), por ejemplo, sea contrastada con la hipótesis de que 
la tierra es ovoide y que gira sobre su propio eje (hipótesis incoherente). Explica: “no existe una sola 
teoría interesante que concuerde con todos los hechos conocidos de su dominio. La cuestión, por 
tanto, no consiste en saber si habría que admitir teorías contrainductivas en ciencia; la cuestión 
consiste, más bien, en saber si las discrepancias existentes entre teoría y hecho deberían 
aumentarse o disminuirse” (Feyerabend 1986:14).  
 
De ahí que la contrainducción desde el anarquismo epistemológico reconoce el aumento de 
alternativas incompatibles en el océano del conocimiento, por ello “toda teoría particular, cuento 
de hadas, mito (…) contribuyen al desarrollo de nuestro conocimiento” (Feyerabend 1986:14). A 
diferencia del problema y la falsación popperiana, el anarquismo epistemológico propone a este 
tipo de incoherencia como un sistema de contrastación capaz de desafiar lo establecido.  
 
Metodología pluralista. Para alcanzar un pináculo de comprensión de una teoría científica, es 
necesario compararla con otras teorías y no desde los hechos o la experiencia, ni tampoco excluir 
información o conocimientos desterrados. Dice Feyerabend: “las alternativas pueden tomarse de 
donde quiera que uno sea capaz de descubrirlas: de los mitos antiguos, y de los prejuicios 
modernos” (Feyerabend 1986:31). De Boeck lo plantea así: “En la batalla entre ideas, la ciencia debe, 
por lo tanto, simplemente competir con las tradiciones de conocimiento no científico. Me refiero a 
esta tercera forma de pluralismo como pluralismo epistémico. Debido a las ideas anarquistas de 
Feyerabend, su teoría pluralista se extiende más allá del ámbito científico” (De Boeck 2024:109). 
 
A partir de este foco epistemológico, el anarquismo mira más allá del campo normado de lo 
científico para encontrar pistas que permitan reajustar o contrainducir las hipótesis y axiomas 
planteadas por una apreciación meramente inductiva o fisicalista. Se trata de encontrar métodos 
comparados hasta de “teorías relacionadas al hombre y el cosmos que se encuentran en el génesis 



Guzmán, M., Noda, E. (2025). Demarcación científica de la teoría sintérgica  
Cinta de Moebio 84: 76-93 

htps://doi.org/10.4067/S0717-554X2025000300003  

 

 88 

o en el Pimander con tal de elaborar o medir la evolución de otras concepciones modernas” 
(Feyerabend 1986:14), más allá de la experiencia.  
 
Nuevos sistemas conceptuales. Para examinar los presupuestos de la teoría científica, es necesario 
salir del círculo de enunciados siempre utilizados y generar otros que puedan ser comparados y al 
mismo tiempo que provoquen el conflicto hasta de los resultados observables establecidos, aún se 
tenga que valer de sintaxis fuera de la ciencia como la mitología o la religión.  
 
Feyerabend ilustra lo anterior con la invención del telescopio y sus anotaciones que alteraran la 
experiencia científica cotidiana y la sustituyeran por lo enigmático como impulsara Galileo. Esta 
inaceptabilidad inicial por parte de los gremios científicos que representaba Galileo sería la base de 
apoyo que heredara de Copérnico, pues “los hechos que se les invita a recordar están ordenados de 
una nueva forma, se hacen aproximaciones, se omiten resultados conocidos, se trazan líneas 
conceptuales distintas, hasta tal punto que aparece un nuevo tipo de experiencia” (Feyerabend 
1986:148).  
 
La distorsión filosófica, como se le conoce al anarquismo epistemológico, se puede traducir también 
a una metafísica ilustrada en sus propios términos. Con ello invita a un pensamiento crítico capaz 
de interrumpir la secuencia imparable de apoyos que se daban a las teorías refutadas, abriendo un 
umbral capaz de ir sistematizando lo nuevo como un axioma del progreso de la ciencia.  
 
Prueba de límites. La validez de los resultados exige supuestos adicionales que van más allá de los 
perímetros a los que se refiere. Aunque el científico se mueve perceptiva y lingüísticamente en sus 
propios límites, requiere de explorar más allá de esos perímetros para hacer estas conexiones con 
los fenómenos enunciados también más allá de lo aparente y cotidiano de su observación e 
interpretación.  
 
Explica: “la inconmensurabilidad -resistencia a comparar dos ideas desde un fin común- no puede 
surgir mientras nos mantengamos dentro de los límites del método científico «correcto» 
(empirista)” (Feyerabend 1986:276). Esto influye incluso en los sistemas conceptuales que se 
manejan en las teorías que se avalan desde sus propios esquemas lingüísticos. De acuerdo al 
anarquismo epistemológico, “existe un límite lingüístico a lo que puede decirse en un lenguaje 
determinado, y este límite coincide con los límites de la cosa misma” (Feyerabend 1986:229).  
 
Pluralidad de opinión humanista. Considerar la diversidad humanista corresponde a una disposición 
crítica del científico, necesaria para no reducir su actividad a un cinturón teológico de “veneración 
de los hechos” (Feyerabend 1986:30) que aparece en el empirismo, sino más bien a una apertura 
de diferentes puntos de vista posibles que revelen lagunas epistémicas de las teorías científicas 
establecidas y convincentes.  
 
Sin lo anterior, el conocimiento científico sería comisionado solamente a un fanatismo inductivista, 
luego entonces, “la pluralidad de opinión es necesaria para el conocimiento objetivo, y un método 
que fomente la pluralidad es, además, el único método compatible con una perspectiva humanista” 
(Feyerabend 1986:29). Esta apreciación mueve el locus de legitimidad de la ciencia, pues formula su 
propia resistencia a movimientos monolíticos deterministas como lo fuera el chauvinismo positivista 
del siglo pasado.  
 



Guzmán, M., Noda, E. (2025). Demarcación científica de la teoría sintérgica  
Cinta de Moebio 84: 76-93 

htps://doi.org/10.4067/S0717-554X2025000300003  

 

 89 

Producción de un lenguaje observacional. Para el anarquismo epistemológico todo es aparente, 
incluyendo tanto lo verídico como lo ilusorio. Por eso es importante generar premisas auxiliares 
para conducir demostraciones o conclusiones contrastables de las cuales pueden producirse nuevas 
ciencias. La examinación o interpretación contrainductiva da lugar a lo diferente (como lo hiciera 
Galileo con Copérnico) e introduce un nuevo lenguaje, el cual tiene oportunidad de competir con 
teorías científicas, aunque no sea completamente conocido.  
 
Este sistema de símbolos, códigos, significados, axiomas o premisas representan experiencias 
diferenciadas que son producidas por una comunidad lingüística que las comunica. Lo anterior 
recobra importancia en el progreso de la ciencia, porque concilia algunas raíces comunes con “lo 
refutado” para expresar lo nuevo: “El primer paso de Galileo en el examen conjunto de la doctrina 
copernicana y de una interpretación natural familiar, pero oculta, consiste por tanto en sustituir 
esta última por una interpretación diferente. Dicho de otra forma, Galileo introduce un nuevo 
lenguaje observacional” (Feyerabend 1986:63).  
 
Orientado a paradigmas y estimaciones. A diferencia de Kuhn, quien afirma que la ciencia avanza a 
través de revoluciones científicas, Feyerabend critica la rigidez de esta idea planteando el pluralismo 
teórico, que es mejor que organizar la ciencia bajo un solo paradigma. De igual manera señala que 
los científicos pueden (y deben) mezclar teorías incompatibles.  
 
En ese sentido, “un nuevo paradigma aporta también una racionalidad nueva” (Feyerabend 
1986:198), lo que conduce también a un lenguaje observacional capaz de incorporarse a lo nuevo a 
partir de lo que refuta, tomando como origen todo aquello que sea inconmensurable, capaz de tener 
sus propias metodologías y mediciones.  
 
La teoría sintérgica desde el anarquismo científico de Feyerabend 
 
Feyerabend pensaba que los científicos, cuando se enfrentan a un problema, utilizan de forma 
indistinta procedimientos, métodos y modelos que puedan adaptarse para hacer inteligible y 
explicar el problema u objeto de estudio en cuestión, lo cual se contradice con la presunción de que 
los científicos siguen condiciones rígidas en su proceso de creación de ciencia, ante lo cual afirma 
que “la ciencia se encuentra mucho más cerca de las artes (y/o de las humanidades)” (Feyerabend 
1986:XVI). En la anterior argumentación, vemos la comunión entre Feyerabend y Jacobo Grinberg. 
A continuación, se enuncian los contrastes de la teoría sintérgica con los criterios de demarcación 
del anarquismo epistemológico señalados en el anterior apartado.  
 
Comprensión lúdica. Grinberg hizo uso de métodos convencionales de la psicología experimental, 
utilizando animales de laboratorio, como gatos y ratones, pero también experimentó con humanos, 
con métodos no convencionales que se derivaron de la necesidad de probar la teoría. Uno de ellos 
consistió en someter a dos personas en un diálogo e interacción, posteriormente ubicar a cada uno 
en cuartos separados aislados de sonido y aplicar algún estímulo sensorial a uno de ellos, logrando 
demostrar en muchos casos que la otra persona que no había recibido los estímulos tenía las mismas 
sensaciones que la que los recibió. Con ello se daban las bases empíricas de la posible transmisión 
de pensamiento a distancia o telepatía, en dos personas que tienen algún tipo de conexión.  
 
Para la teoría sintérgica la idea de una lattice que conecta al cerebro en un evento fenomenológico 
llamado conciencia no explora en sí misma una problemática popperiana, pero sí una multiplicidad 



Guzmán, M., Noda, E. (2025). Demarcación científica de la teoría sintérgica  
Cinta de Moebio 84: 76-93 

htps://doi.org/10.4067/S0717-554X2025000300003  

 

 90 

de experimentos y experiencias dentro y fuera del laboratorio, así como también prácticas 
metafísicas como parte de sus procesos psicológicos que le permitieron caminar pasos de 
unificación en su teoría.  
 
Contrainducción. Grinberg busca hacer un estudio confirmatorio de teorías metafísicas con diseños 
metodológicos de la neurofisiología, abordando situaciones complejas como el campo neuronal o 
los orbitales de la conciencia. Lo que buscó comprobar la teoría sintérgica fue la relación 
experimental entre el campo neuronal de los organismos con la lattice. Esto conduce a observar las 
múltiples codificaciones interconectadas del cerebro que dan lugar a la percepción y a la experiencia 
con la realidad en diferentes niveles de acceso. De esa forma, la teoría sintérgica confirma por medio 
de la ciencia hallazgos que provienen de la metafísica o la práctica chamánica y cabalística, pero no 
explora una nueva hipótesis desde las neurociencias, por el contrario, solo intenta confirmar lo no 
científico como algo que sí pudiera ser.  
 
No hay un sistema de hipótesis galileanas, es decir, con un sentido científico de refutación en sí 
mismo, pero sí cumple con lo que Feyerabend explica sobre la contrastación incoherente donde 
puede salir un elemento susceptible de ser científico sin haberlo visto antes (dos variables o sucesos 
que parecen no tener conexión aparente). Como en el caso del concepto de la lattice, una macro 
estructura energética pre e inter existente con capacidades, dimensiones y frecuencias colosales e 
infinitas de máxima coherencia capaz de entrelazar todo aquello que se percibe. Esto viene a 
contradecir la idea de que el cerebro es un solitario artífice de la realidad y ahora involucra a este 
“todo metafísico” o “la unidad” generadora o productora de realidad a la que los cerebros con 
diferentes niveles de distorsión se interconectan y se afectan entre sí.  
 
Metodología pluralista. Feyerabend considera que la ciencia progresa cuando hay autonomía 
metodológica y no sometimiento a normas estrictas de investigación. De esta forma, la teoría 
sintérgica representa un progreso de la ciencia, pues su metodología y resultados van más allá de 
reglas metodológicas clásicas con el objetivo de demostrar su teoría. Vemos en concordancia con lo 
que plantea Feyerabend que Jacobo Grinberg utilizó una metodología pluralista, comparó teorías 
tan divergentes como la física cuántica, la teoría de cuerdas y doctrinas orientales, todo ello para 
contribuir a explicar la conexión del cerebro humano con el campo energético llamado lattice, así 
como demostrar que hay niveles de sintergia en las personas, siendo los chamanes, los meditadores 
y yoguis entre otros, quienes tienen un grado de sintergia mayor y su acceso a la lattice es más 
completo y profundo que quienes tienen un nivel de sintergia bajo (las personas comunes y 
corrientes). 
 
El hecho de que Grinberg tome “prestados” o incluya en su teoría elementos de física cuántica, pero 
también de tradiciones místicas y esotéricas, no constituye un problema para Feyerabend. Para este 
autor todo vale si ello nos lleva al progreso. La ciencia se construye con “normas obtenidas de 
experiencias anteriores, sugerencias heurísticas, concepciones del mundo, disparates metafísicos, 
restos y fragmentos de teorías abandonadas y de todos ellos hará uso el científico en su 
investigación” (Feyerabend 1986: XV).  
 
Nuevos sistemas conceptuales. Grinberg quiso con su teoría explicar lo que sucede en los fenómenos 
de chamanismo y abrió una puerta para el estudio de estos fenómenos paranormales con 
metodología científica, desarrollando una elaborada teoría para explicar la relación entre la 
conciencia y la realidad, entre la conciencia y la lattice, en última instancia para lograr expandir la 



Guzmán, M., Noda, E. (2025). Demarcación científica de la teoría sintérgica  
Cinta de Moebio 84: 76-93 

htps://doi.org/10.4067/S0717-554X2025000300003  

 

 91 

conciencia humana. La teoría sintérgica esperó tiempo para madurar nuevos conceptos acerca de 
los procesos de producción de la realidad en la mente y cómo se hace experiencia sensible, por 
ejemplo, los conceptos de la máxima coherencia, la distorsión estructural, zonas de alta sintergia, 
bandas sintérgicas, la decodificación neuroalgorítmica, el campo neuronal, entre otros.  
 
Desde esta demarcación, coincidimos que la teoría sintérgica es parcialmente progresiva, porque 
no asume conceptos comparables necesarios con excepción del campo neuronal o la vinculación 
con otros términos de teorías científicas como la realidad en la psicología, la estructura neuronal en 
la neurofisiología o la interacción ultramicroscópica de partículas elementales de la teoría de 
cuerdas, por citar algunos. Sin embargo, comparar la lattice con conceptos budistas como el suyanta 
(el vacío) para ilustrar matrices de interrelaciones múltiples y complejas con los objetos-sujetos que 
se interconectan, sí logra provocar conflictos en la forma de interpretar los resultados científicos, 
valiéndose de gramáticas metafísicas desafiantes para el progreso de la ciencia.  
 
Prueba de límites. Al afirmar que la ciencia es una empresa esencialmente anarquista y que para 
lograr el progreso es más propicio dejar de lado las leyes y el orden para seguir caminos novedosos 
que lleven a los objetivos científicos, Feyerabend está abriendo el camino a teorías como la 
sintérgica que, desafiando toda frontera disciplinar, hecha mano de las teorías de la física, de las 
neurociencias, pero también de otras formas de conocimiento como el chamanismo, la visión 
extraocular (leer con los ojos tapados) y experiencia meditativas, astrología y disciplinas orientales, 
para desarrollar una teoría que cumple con los criterios de demarcación de Feyerabend. 
 
Pluralidad de opinión humanista. La teoría sintérgica es muy original y a su autor no le importó 
someterse a la crítica de sus colegas psicólogos y neurocientíficos que fueron sus contemporáneos. 
Se atrevió a fusionar elementos de física teórica y neuropsicología con elementos de metafísica, con 
la idea de encontrar explicaciones a sus preguntas de investigación. 
 
Producción de un lenguaje observacional. Así sea la teoría sintérgica la más elaborada, para 
Feyerabend esto es aparente y requiere sostenerse de premisas auxiliares que provoquen un nuevo 
lenguaje para poder procesar lo observado, algo que sí se logra, por ejemplo, cuando Grinberg 
explica casos paranormales como las operaciones de órganos de Pachita (chamana cuyos métodos 
de curación estudió Grinberg a profundidad), como un tipo de distorsión de la realidad producida 
por una interconexión individual con la lattice a través de una banda sintérgica de mayor coherencia. 
En ese sentido, “es la condición humana, un instrumento de recepción de una realidad más 
expandida” (Grinberg 2024:71) y “mientras mayor sea la neurosintergia de un cerebro más afectará 
la neurosintergia de otros cerebros, de sus campos neuronales” (Grinberg 2024:80).  
 
Orientado a paradigmas y estimaciones. Si pensamos en el movimiento galileano, ¿hacia dónde o 
cómo se mueve la conciencia, podemos acaso, pensarla como cuerdas que vibran entrelazadamente 
con una matriz informacional unitaria y colosal? ¿o reducirla solo a una actividad del cerebro en sí 
mismo? Grinberg busca instalarse en la discusión sobre la comprensión del cerebro, si este es un 
órgano decodificador de la información que procesa y el cual genera todas las puertas perceptivas 
o si este es una réplica de un sistema mayor de información que se ha generado a sí mismo, efecto 
de ello, productor de la realidad que entonces codifica el cerebro de los organismos.  
 
En esta demarcación, la teoría sintérgica se orienta a paradigmas, pero no a sus mediciones, es decir, 
en el legado de Grinberg no hay sistemas, mediciones o estimaciones posibles para poder 



Guzmán, M., Noda, E. (2025). Demarcación científica de la teoría sintérgica  
Cinta de Moebio 84: 76-93 

htps://doi.org/10.4067/S0717-554X2025000300003  

 

 92 

retroalimentar su lenguaje observacional, aunque habla de la síntesis de energía y la interrelación 
de partículas elementales o los orbitales de la conciencia como parte de la actividad sintérgica, no 
lo lleva a un esquema de cálculo, probabilidad o registros específicos, más allá de lo reportado y 
teorizado en sus experimentos.  
 
La teoría sintérgica logra vincular ciencia, pseudociencias y no ciencias en una teoría con 
pretensiones de cientificidad. En el anarquismo científico logra instalarse como una teoría de 
progreso de la ciencia, pues se ubica un paso adelante a las manifestaciones metafísicas y 
parapsicológicas como el vudú, la meditación, la brujería o el chamanismo. Es decir, deja a un lado 
su calificación desde las no ciencias y abre la ciencia hacia una comprensión más sistemática y 
experimental, acercando instrumentos de vanguardia que logren explicar sus fenomenologías desde 
la referencia del campo neuronal.  
 
Conclusiones 
 
La teoría sintérgica pretende unificar la física con las neurociencias y los estudios de la conciencia, 
así como con no ciencias. Por incluir a las no ciencias y tener enunciados que no son plausibles de 
verificación empírica o falsación, desde el criterio de demarcación de Popper, consideramos a esta 
teoría como pseudocientífica. Tampoco podríamos evaluarla como no científica por su 
estructuración experimental que intenta explorar en la neurofiosiología y acercarse a la 
fenomenología neuronal.  
 
Los fenómenos metafísicos, paranormales, parapsicológicos, chamánicos, místicos, que se 
presentan en todas las sociedades y culturas del mundo, se han estudiado desde una perspectiva 
descriptiva, se validan por sí mismos o bien prescinden de la necesidad de la validación científica. 
Grinberg hizo un esfuerzo por unificar los conocimientos más avanzados de las neurociencias y la 
psicología que existían en el tiempo en el que escribió su teoría, buscando relacionarnos con los 
conocimientos no científicos antes mencionados. El resultado es la teoría sintérgica. 
 
Con el concepto de lattice, la teoría sintérgica busca explicar los fenómenos místicos, cosa que logra, 
pero este conocimiento se valida en sí mismo, sin mediar la comprobación empírica. El principal 
valor de la teoría sintérgica es precisamente el esfuerzo de dar una explicación científica a las 
experiencias ordinarias y no ordinarias que les suceden a los seres humanos que han sido abordadas 
por conocimientos no científicos.  
 
Siguiendo a Feyerabend, se tiene un elemento fundamental a considerar en el progreso de la 
ciencia: primero, la metafísica como catalizadora de preguntas susceptibles de ser respondidas por 
el conocimiento científico; segundo, la apertura de la ciencia por entablar un diálogo intercultural 
con otras explicaciones cosmobiocentristas capaces no sólo de actuar en función a la curiosidad 
creadora del universo o la unidad que interconecta a todos con el espacio mental, sino también a la 
resolución de problemas ambientales y mentales hipercomplejos. 
 
Un aporte indiscutible de la teoría sintérgica es el atrevimiento metodológico y epistémico de tratar 
de entender el fenómeno de la conciencia y el conocimiento desde una perspectiva holística y no 
empírica, pues los fenómenos que van más allá de las leyes de la física son conocidos en todo el 
mundo y es necesario indagar sobre ellos. Grinberg no dudó en utilizar las no ciencias para tratar de 
entenderlos. En lo anterior, radica uno de sus principales cuestionamientos, pues al intentar explicar 



Guzmán, M., Noda, E. (2025). Demarcación científica de la teoría sintérgica  
Cinta de Moebio 84: 76-93 

htps://doi.org/10.4067/S0717-554X2025000300003  

 

 93 

científicamente lo no científico provocó una tautología epistemológica que se reafirma en la medida 
que se busca la justificación científica a lo que no es.  
 
Aunque pueda ubicarse a esta teoría como falsa por tratar de “disfrazar” de cientificidad algunos 
términos relacionados a la física cuántica, por ejemplo, su utilización es congruente con el hilo 
argumentativo y hace un serio acopio de términos ya conocidos por la ciencia. La teoría sintérgica 
es científica o no, dependiendo de la graduación epistemológica con la que se observe, pues desde 
el campo popperiano es pseudocientífica y desde el anarquismo epistemológico, sí se aproxima.  
 
Estamos de acuerdo con Sepetyi quien afirma respecto al falsacionismo que “la propuesta de 
Popper, a pesar de sus defectos, satisface el requisito de simplicidad, plausibilidad intuitiva y poder 
ilustrativo (arrojar luz sobre el progreso de la ciencia), y parece que ninguna otra propuesta en el 
mercado filosófico lo hace mejor” (Sepetyi 2024:64). Sin embargo, coincidimos con Feyerabend en 
el valor de conocimientos no científicos y que estos en el futuro pueden convertirse en ciencia.  
 
Esto es lo que creemos para el caso de la teoría sintérgica que, si se sigue desarrollando, va a llegar 
un día en que tendrá evidencia empírica que respalde sus tesis. La teoría sintérgica podría 
equipararse a la ciencia en ciertos aspectos, pero la mayoría de sus enunciados no son empíricos, 
por lo que se asemeja a otras no ciencias como la homeopatía, numerología, terapias energéticas y 
astrología, que tienen una amplia aceptación en el siglo XXI y a las que Feyerabend otorga igual 
respeto y consideración por ser parte de una cosmovisión cultural o práctica social válida para 
ciertas comunidades. 
 
Bibliografía  
 
Cristiá, F.A. (2020). El falsacionismo como método para propiciar la discusión racional entre 

posturas contrarias. Azur. Revista Centroamericana de Filosofía, 1(2), 13-24. 
https://azurrevista.com/numero-2/ 

De Boeck, M. (2024). De ideeënoorlog. Over de pluralistische wetenschapstheorie van Feyerabend 
en het polariserende effect van alternatieve waarheden. Algemeen Nederlands Tijdschrift 
voor Wijsbegeerte, 116(1), 94-122. https://doi.org/10.5117/ANTW2024.1.007.BOEC 

Feyerabend, P. (1986). Tratado contra el método. Esquema de una teoría anarquista del 
conocimiento. Tecnos. 

Grinberg-Zylberbaum, J. (2024). La teoría sintérgica. Penguin Random House. 
Ojeda-Landirez, E., Secaira-Flores, O. y Castro-Chavez N. (2021). La ciencia y la pseudociencia: 

dilema. Polo del conocimiento, 6(5), 631-643. htps://doi.org/10.23857/pc.v6i5.2689 
Popper, K. (1980). La lógica de la investigación científica. Tecnos. 
Popper, K. (1983). Conjeturas y refutaciones. Paidós. 
Sepetyi, D. (2024). The demarcation problem: Karl Popper’s solution in the contemporary 

retrospective. Actual Problems of Mind, 25(1), 48-73. 
https://journal.kdpu.edu.ua/apd/en/article/view/7730 

Sokal, A. y Bricmont, J. (1999). Imposturas intelectuales. Paidós. 
 
Recibido el 30 Oct 2025 
Aceptado el 15 Dic 2025 
 


